
La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 90 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

La Gran Historia de la imaginación* 
 
Big History of Imagination 

Luis Beltrán Almería y Cristina Gimeno Calderero** 

 
Resumen Abstract 

Para el pensamiento común de nuestra época la 
imaginación es el resultado de un proceso 
aleatorio. Sin embargo, otro concepto de la 
imaginación es posible y necesario. La 
imaginación es el gran medio de la humanidad 
sapiens para relacionarse con la naturaleza e, 
incluso, con el Universo. Se rige por leyes, que 
son las leyes de la gran evolución humana. Y su 
estructura no es ajena a las leyes que rigen la 
naturaleza y el Universo. Esta concepción de la 
imaginación emana de un marco teórico y 
metodológico. Ese marco es la Gran Historia o 
Big History. Esta superdisciplina cuenta solo con 
tres décadas. Las humanidades deben conectar 
con esta disciplina para responder al gran reto 
de concebir una conciencia global. 

For the common thinking of our time, imagination 
is the result of a random process. However, 
another concept of imagination is possible and 
necessary. Imagination is the great means of 
mankind sapiens to relate to nature and even to 
the Universe. It is governed by laws, which are the 
laws of the great human evolution. And its 
structure is not alien to the laws that govern 
nature and the Universe. This conception of 
imagination emanates from a theoretical and 
methodological framework. That framework is Big 
History. This superdiscipline counts only three 
decades. The humanities must connect with this 
discipline in order to respond to the great 
challenge of conceiving a global consciousness. 

Palabras clave: Gran Historia, imaginación, 
paradigmalogía, regímenes, humanidades. 

Key words: Big History, Imagination, Paradigmalogy, 
Regimes, Humanities. 

 
 
1. Introducción 

Según el pensamiento común de nuestra época la imaginación es el resultado de un proceso 
aleatorio. Sin embargo, otro concepto de la imaginación es posible y necesario, un concepto 
antropológico. La imaginación es el gran medio de la humanidad sapiens para relacionarse 

 
* Este artículo es fruto del proyecto “Los géneros del discurso” del grupo de investigación GENUS H30 del Gobierno de 
Aragón, España.  
**Universidad de Zaragoza,  
Contacto: lbeltran@unizar.es / ORCID: 0000-0003-0199-0897; cristinagimenocalderero@gmail.com. / ORCID: 0000-0003-
3467-9325  

mailto:lbeltran@unizar.es
mailto:cristinagimenocalderero@gmail.com


La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 91 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

con la naturaleza e, incluso, con el Universo. Es la facultad esencial de nuestra humanidad, la 
clave de la gran evolución de los sapiens. Se expresa en símbolos —verbales y plásticos—. Se 
rige por leyes, que son las leyes de la gran evolución humana. Y su estructura no es ajena a 
las leyes que rigen la naturaleza y el Universo, como veremos. Esta concepción de la 
imaginación emana de —y requiere— un marco teórico y metodológico. Ese marco es la Gran 
Historia o Big History. Esta superdisciplina cuenta solo con tres décadas —aunque tiene sus 
precedentes desde el siglo XIX—. Como toda disciplina académica incipiente, está teniendo 
sus tensiones, causadas por debates metodológicos y teóricos. La obra del investigador 
holandés Fred Spier es su mejor exponente. 
 
 
2. Homo et natura 

La Modernidad ha creado un gran debate: el lugar del hombre en el cosmos. El pensamiento 
premoderno supone a Dios en el centro de la creación y concibe al género humano como la 
imagen de Dios en la naturaleza. El pensamiento moderno, en cambio, coloca al género 
humano en el centro del Universo. Y, al hacerlo, plantea el problema de la relación entre 
humanidad y naturaleza. En la querella sobre la relación entre la humanidad y la naturaleza 
participarían, entre otros, Rousseau —concibiendo la naturaleza como el paraíso perdido—, 
Kant —en sus escritos sobre filosofía de la historia—, Humboldt —que dio respuesta a esta 
cuestión mediante el lenguaje—, Marx —el hombre es naturaleza— Engels, Darwin, o 
Nietzsche —con su concepto de “genealogía”, desarrollado posteriormente por Foucault—.  

En el siglo XX el debate daría un vuelco y, siguiendo la estela de W. Dilthey, la posición 
hegemónica opondría naturaleza y sociedad. De esta forma, sapiens admite provenir de la 
naturaleza, pero no se integra en ella pues su inteligencia parece liberarle de las ataduras 
orgánicas. Entre otras consecuencias las disciplinas del espíritu y las disciplinas de la 
naturaleza, escindidas desde la época clásica, se oponen en lugar de complementarse. Es lo 
que en el dominio filosófico se suele denominar neokantismo. Incluso los marxistas asumieron 
esa confrontación, renegando de las obras de Engels (Dialéctica de la naturaleza, Anti-Dühring). 
“La torpe dialéctica de la naturaleza”, en palabras de Edgar Morin, prevalece, así, como “un 
error de juventud” del marxismo. 

En el siglo XXI, el éxito de los ensayos de Bill Bryson, A Short History of Nearly Everything (2003), 
y Yuval Noah Harari, Sapiens (2011), han vuelto a poner el foco en el debate. Se retoman hoy 
las posiciones de pensadores contrarios al sentir hegemónico del siglo pasado, a saber: Edgar 
Morin, Norbert Elias, Cornelius Castoriadis, Jeremy Rifkin, Jesús Mosterín…, los más recientes. 
Antes Spengler, Toynbee, Popper, Kuhn y Feyerabend, cada cual a su manera, prepararon este 
giro. 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 92 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

Este gran debate, todavía no resuelto, es la expresión de la salida de la humanidad de su 
“autoculpable minoría de edad”, como dijera Kant. La cultura occidental se ha planteado una 
tarea central: asumir un nuevo papel en el mundo y mirar hacia el universo, pero también su 
propio destino como humanidad. Está en juego su supervivencia como género —tras cien o 
doscientos mil años— y, para ello, debe reunir sus fuerzas y unificarse. Esta tarea es el eje de 
lo que llamamos Modernidad y, paralelamente a la misma, se desarrolla la necesidad de crear 
un conocimiento unificado, compuesto por la filosofía, las humanidades y las ciencias de la 
naturaleza. A modo de continuación y respuesta a este reto, ya propuesto en la Ontología de 
Christian Wolf (1730), desde hace tres décadas se viene desarrollando la Gran Historia. 

 

3. La Gran Historia 

Como ya apuntábamos, la querella respecto de la relación entre la humanidad y la naturaleza 
y su proyección en la necesidad de remodelar las disciplinas es uno de los puntos de partida 
de la Big History como disciplina. Este término, acuñado por el historiador David Christian, da 
nombre al intento de proporcionar una visión general de la historia del universo, desde su 
origen hasta la actualidad, con objeto de poder afrontar un futuro complejo y amenazador 
por y para la especie humana. 

No pocos han sido los esfuerzos por crear una historia “total” en todas las sociedades 
conocidas. El rey castellano Alfonso X, en su General Estoria, intentaría llevar a cabo esta labor 
en el siglo XIII comenzando por el mito de la creación. Tal modo de proceder en el intento de 
crear una historia profunda representa la construcción historiográfica más avanzada de la era 
pre-moderna. Sin embargo, esta formulación de alcance religioso daría un vuelco, llegada la 
Modernidad. En la primera década del siglo XIX, como narra David Bercovici en Los orígenes de 
todo (2020), estallaría un debate entre físicos y geólogos por la determinación de la edad de 
la Tierra. El matemático y físico William Thomson, también conocido como Lord Kelvin, estimó 
que la tierra tenía unos 20 millones de años de antigüedad (superando considerablemente la 
cifra de 6.000 años calculada por el obispo Ussher al seguir parámetros bíblicos). Geólogos y 
biólogos, entre los que se encontraba Charles Darwin, señalarían que las capas de deposición 
de sedimentos habían necesitado cientos de millones de años para formarse. Finalmente, 
ninguna de las partes tenía razón (así lo demostraron Pierre y Marie Curie, junto con Henri 
Bercquerel, con el descubrimiento de la desintegración nuclear de los elementos radioactivos) 
pero, pese a ello, este debate marcaría un antes y un después en la concepción de la historia 
terrestre. El alcance de la historia universal llegaría en el siglo XX con el desarrollo de la 
astrofísica y la carrera espacial propiciada por la Guerra Fría.  



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 93 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

La historia del mundo, que en cierto momento comienza con un creador y con la llegada de 
la humanidad, daría un vuelco al colocar al ser humano en el último instante de la existencia. 
El recorrido realizado permite comprender, primero, que la Gran Historia es producto de la 
continuidad del esfuerzo humano (no una novedad de nuestro momento) y, segundo, el 
hecho de que la Big History se construya superponiendo tres tiempos. Estos son: el tiempo 
del universo, el tiempo de la vida y el tiempo de la imaginación.  

El conocimiento y descubrimiento de los tres tiempos se ha dado, como hemos referido, en 
orden inverso. Mediante acuerdo general (y pese a que puede establecerse un debate al 
respecto) el tiempo del universo da comienzo con el Big Bang y continúa hasta la actualidad. 
Se superponen el tiempo de la vida y el tiempo de la imaginación, en que la especie humana 
desarrolla la cultura.  

La Big History pretende superar la concepción parcelada del conocimiento para ofrecer una 
comprensión total de las historias universal, terrestre y humana. Es por ello por lo que se ha 
aplicado en el ámbito educativo, especialmente en el universitario: el curso pionero de Gran 
Historia impartido por el propio David Christian en la Universidad Macquarie, en Australia, o 
el curso de Gran Historia impartido actualmente en la Universidad de Ámsterdam por Fred 
Spier, son muestra de ello. Por otro lado, existen herramientas de divulgación como el podcast 
“El amanecer terrestre” de la Universidad de Oviedo, dirigido por Olga García Moreno.  

El desarrollo de la Gran Historia como concepto, por parte de David Christian, o la 
consolidación de su metodología, aportada por Fred Spier, se fundamentan en 
aproximaciones previas. De esta forma, aunque la Gran Historia como disciplina se ha 
desarrollado en las últimas tres décadas, su objeto es retomar el motivo de creación de una 
historia universal desde la que la humanidad pueda comprenderse y construir el futuro. De 
esta forma, no solo recoge las ideas de grandes pensadores, sino que además, hace suyos 
varios debates. Tal es el caso del consenso respecto a la periodización histórica y cultural, la 
paradigmalogía. 

La Gran Historia no ha estado exenta de visiones superficiales y oportunistas. Estas mismas 
han limitado, en ocasiones, las posibilidades de pervivencia y aplicación de esta 
superdisciplina. Pese a ello, creemos que su aplicación en el estudio del conocimiento 
humano podría permitirnos superar la parcelación del mismo, siempre desde análisis bien 
fundamentados, rigor académico y un desarrollo del pensamiento. 

 

 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 94 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

4. Imaginación y cultura 

Entre los tiempos que componen la Gran Historia del género humano el fundamental es el 
que podemos denominar “tiempo de la imaginación”, también conocido como “tiempo de la 
cultura”. El motivo por el que preferimos hablar de “tiempo de la imaginación” es que creemos 
que esta incluye la cultura en su sentido más amplio, antropológico, lo que implica hablar de 
las costumbres, las creencias, la técnica y otros recursos que el homo sapiens ha desplegado 
para sobrevivir al entorno y a otras humanidades. De esta forma la relación entre sapiens y la 
naturaleza es, a nuestro juicio, la imaginación.  

La imaginación responde a leyes evolutivas, no es un fenómeno ocasional e individual. Dichas 
leyes consisten en la capacidad de la humanidad de desarrollar regímenes cada vez más 
complejos para sobrevivir y, sobre todo, de descubrir y explotar fuentes de energía. La 
imaginación ha dado lugar a distintos regímenes, según las categorías formuladas por Spier. 
Los regímenes requieren un fundamento en una nueva fuente de energía, producen un 
avance en la complejidad vital o social, y precisan unas condiciones especiales para su 
despliegue, las goldilocks o ricitos de oro. Limitándonos a Occidente podemos establecer una 
serie de regímenes fundados en los saltos cualitativos de la imaginación cultural observados. 
De esta forma, procedemos a describir cada uno de los cinco regímenes que identificamos en 
la evolución de la imaginación humana, así como sus características generales.  

En primer lugar, aparece el régimen mágico-grotesco, que históricamente se corresponde con 
el Paleolítico. Se trata de una etapa en que la humanidad no produce energía, sino que la 
consume como cazadora-recolectora. De esta forma, y así lo recoge Harari en Sapiens: De 
animales a dioses (2019), sapiens se agrupa en hordas de carácter nómada que no se mueven 
aleatoriamente, sino de acuerdo con un ciclo de regeneración natural que les permite 
consumir recursos en todas las épocas del año. En esta etapa la capacidad de regeneración 
natural es superior a las necesidades de consumo humano.  

La magia es la forma de su imaginación. La naturaleza le habla al sapiens paleolítico y le 
transmite sus misterios. El individuo del paleolítico se ve inerme ante la naturaleza y responde 
mitificándola. Es el animismo: la creencia en que todo en la naturaleza posee alma. Stewart 
Guthrie concibe el animismo, o "atribución", como la respuesta a las demandas de la 
supervivencia. Según Guthrie, tanto los humanos como otras especies animales ven los 
objetos inanimados como potencialmente vivos como un medio de estar constantemente en 
guardia contra posibles amenazas. El individuo vive “alterado”: para la naturaleza y la horda. 
Solo hay un mundo, el mundo de la horda, que es el mundo en el que puede moverse tal 
colectivo. El sol, la luna, los fenómenos atmosféricos le hablan a la horda. La naturaleza está 
dotada de vida y esa vida es entendida metafóricamente. La estética de la magia es el grotesco 
elemental, la estética de la supervivencia (crueldad + alegría + didactismo tradicional). El 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 95 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

argumento central de sus relatos es la lucha entre el bien y el mal, porque del triunfo del bien 
depende la supervivencia de la horda. Esta lucha es la continuidad de la oposición entropía-
empatía (o cohesión social). Los símbolos mantienen una conexión orgánica con la vida. 
Referencias esenciales para entender este régimen son los relatos de los bosquimanos 
recogidos por la familia Bleek-Lloyd (Specimen), las lenguas joisan y el estudio de Michelle 
Rosaldo sobre los ilongot, una tribu de cazadores-recolectores que habita en Filipinas 
(Knowledge and Passion). Rosaldo explica que el discurso ilongot consta de tres modos: el 
discurso recto (las noticias), el discurso torcido (acertijos y juegos) y el lenguaje de los conjuros 
(lo mágico). Son frecuentes las representaciones zoo-antropomorfas o zoomorfas. Es el caso 
de Mantis, figura de la oratura bosquimana:  

El protagonista del principal ciclo de la mitología |xam (…). Es un embaucador nato que recorre 
incansablemente el desolado paisaje de |Xam-ka !au en busca de pendencias de las que de las que suele 
salir mal parado. Provisto de poderes mágicos, a Mantis le salen alas cada vez que la situación es 
desesperada, lo que le permite escapar volando. Asimismo, todas sus pertenencias tienen vida propia y el 
don de la palabra y escapan por su propio pie cuando la situación de su amo se pone fea. De regreso a 
su casa, sin embargo, tiene que enfrentarse a los sermones y reproches de su familia. (Prada-Samper, 
2011: 327).  

Esta figura de la imaginación mágica es el antecedente del trickster, el burlador grotesco cuya 
presencia llega hasta la actualidad (Beltrán Almería, 2005). 

El régimen idílico-agrícola, correspondiente al Neolítico, supuso la revolución más grande que 
ha conocido la humanidad. Significa el paso de una raza consumidora a una raza productora, 
por vez primera en el tiempo de la vida. La agricultura transforma la vida del sapiens, que 
ahora es sedentaria. Su existencia se fija a un territorio —no puede abandonar sus cultivos— 
y eso conlleva la aparición de la vivienda, el crecimiento de la familia —para atender las tareas 
agrícolas—, el descubrimiento del subsuelo como fuente de vida, la observación de los ciclos 
solares y lunares —el régimen mágico-grotesco solo había reparado en el régimen dual día-
noche—, la domesticación de especies vegetales y animales —perros y gatos, en primera 
instancia— y la aparición de las primeras muestras de elementos identitarios —por la sujeción 
a la tierra—. Sin embargo, el trabajo de la tierra requiere mucho más esfuerzo que el de la 
caza o recolección, lo que ha dado pie a que los especialistas en esta etapa, aun reconociendo 
que la agricultura permite un mayor crecimiento y desarrollo de los grupos humanos, 
cuestionen la mejora en la calidad de vida. Más bien se considera que esta empeoró, pues al 
mayor esfuerzo se suma la mayor exposición a enfermedades, por el sedentarismo y por la 
convivencia indeseada con especies tóxicas —insectos, ratas y otros parásitos—.  

Se forman familias patriarcales, poliginéticas (algo raro en el régimen anterior). Se necesita 
abundante mano de obra. El individuo agrícola vive para la familia. Sigue siendo un individuo 
“alterado”, pero la familia le permite dar un paso todavía vacilante hacia el ensimismamiento. 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 96 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

La estética de esta etapa es el idilio, es decir, la estética del tiempo del crecimiento familiar. 
Permite la aparición de una larga serie de imágenes del crecimiento. Esas imágenes 
incorporan los ciclos estacionales de la naturaleza. Y conectan trabajo agrícola y familia. Con 
esta estética aparecen las primeras muestras de identidad, por el vínculo familiar (hijos de X 
y por el vínculo con la tierra). El cuento tradicional, la canción de trabajo, las leyendas familiares 
y las canciones de familia (canciones de cuna, canciones de formación de la pareja, 
lamentaciones…) son sus géneros más representativos. Un ejemplo ilustrativo es el relato 
bíblico de Rut. Es el relato de la destrucción de una familia y de la formación de una nueva 
familia, gracias al trabajo agrícola. En el dominio del cuento tradicional vemos aparecer dos 
grandes subgéneros: los cuentos de animales y los cuentos maravillosos. Los primeros son la 
herencia del régimen precedente. Los segundos, en cambio, son la representación del 
misterio agrícola, con el subsuelo como mundo maravilloso. El estudio de Italo Calvino sobre 
los cuentos tradicionales italianos es una referencia imprescindible para comprender el 
cuento maravilloso y su carácter agrícola, aunque para este régimen disponemos de mucha 
más documentación y estudios que para el primero. Una de las primeras versiones teóricas 
del idilio se encuentra en la obra de Schiller Über naive und sentimentalische Dichtung (1795), 
aunque cuenta con precedentes en la teoría literaria del humanismo, referidas a las formas 
posteriores del idilio. 

El régimen épico es el espacio familiar-nacional. Con la Edad de los Metales aparece una nueva 
fuente de energía: la ganadería. Permite un crecimiento espectacular de la riqueza, pero exige 
una más compleja organización. El universo ganadero suele ser violento. Aparece la guerra y, 
para ello, la federación de clanes y tribus que llamamos nación. El mundo se concibe en clave 
familiar y de clan con cierto dramatismo (alianzas, rupturas, traiciones…). Aparece la 
desigualdad material y cultural: la sociedad de castas (sacerdotes, guerreros, campesinos, 
obreros y esclavos). Las castas permiten un distinto grado de ensimismamiento. Mientras que 
la casta superior —príncipes y sacerdotes— admite un grado de ensimismamiento que 
permite la aparición de héroes —individuos dotados de rasgos de identidad—, las demás 
castas siguen en estadios de alteración. Los esclavos no se distinguen en su alteración de los 
animales. Aparece también el mundo celeste (los dioses inmortales). Son tres mundos (el de 
los inmortales —celeste—, el de los mortales —terrestre— y el de los muertos —el 
inframundo—). El mundo celeste responde al considerable grado de complejidad. Todo debe 
ser visto desde arriba, ante la imposibilidad de una vista horizontal. Este régimen tiene unos 
límites nacionales. La epopeya y las leyendas familiares (sagas) son los géneros 
representativos de esta etapa. Representan el punto de vista de la casta dirigente. Y suelen 
adquirir un perfil nacional. La familia patriarcal entra en crisis. Es la etapa épica (la grandeza 
familiar y el conflicto). La cultura de este régimen sigue siendo tradicional. Solo conoce la 
oralidad. Aunque ya conoce formas de escritura ideográfica y silábica, que son patrimonio de 
una casta, la casta de los funcionarios. 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 97 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

Hasta este momento de la evolución social solo conocemos “sociedades cerradas”, 
retomando la terminología de Karl Popper. El tránsito a lo que habitualmente llamamos 
historia o, incluso, civilización introduce la sociedad abierta, caracterizada por la apertura a 
otras sociedades, mediante intercambios comerciales y tecnológicos —por ejemplo, las 
nuevas formas de escritura, la escritura alfabética—, y por la aparición de derechos de casta 
entre sectores urbanos.  La tarea central de estas sociedades no es la supervivencia sino la 
prosperidad. Aristóteles dirá que el objetivo es la felicidad (eudaimonia). Las ciudades son el 
escenario de este régimen, el poético-histórico. Lo llamamos poético porque los géneros 
hegemónicos son los géneros poéticos. Y lo llamamos histórico porque se viene vinculando la 
aparición de la escritura y del libro a este régimen complejo, urbano que da lugar a la sociedad 
de naciones y a la aparición de imperios. El mundo conocido se expande a costa del mundo 
tribal que permanece en los regímenes previos. Aparece la alta cultura, desplegada por una 
casta de sabios y profesores. Esta alta cultura se enfrenta a la cultura tradicional, basada en 
costumbres. Y se expresa en una lengua internacional e imperial: el griego, el latín. Esto 
conlleva una situación de bilingüismo para numerosos colectivos subordinados. La cultura 
tradicional sobrevive como baja cultura o cultura popular, en comunidades agrarias y las 
castas urbanas más bajas —obreros, esclavos, bardos—. Y en ese marco popular sobreviven 
las lenguas que no tienen rango imperial. La cultura popular mantiene el carácter unitario del 
pensamiento tradicional. La alta cultura, en cambio, tiende a fragmentarse en disciplinas. En 
este régimen tiene lugar la sustitución del calendario lunar por el calendario solar, de doce 
meses. El dinero alcanza el mismo nivel de mediación social que la lengua internacional. La 
nueva relevancia del dinero es la causa —y expresa— la aparición de una gran desigualdad 
social, producto de una compleja división social del trabajo. Las castas se subdividen en 
gremios y oficios, también según etnias y creencias religiosas. El pensamiento conoce en los 
primeros tiempos de este régimen formas relativistas, pero termina por imponerse el 
dogmatismo, primero religioso y después laico. En sus formas políticas también los primeros 
tiempos conocen formas asamblearias inestables —mal llamadas democráticas—, 
fomentadas por el ascenso de sectores populares —las castas comercial e industrial—, pero 
evolucionan pronto a formas autoritarias.   

Desde el punto de vista estético se pueden distinguir dos momentos de gran relevancia: la 
etapa épico-lírica y la edad de lo nuevo, así como la escisión entre seriedad (patetismo y 
didactismo) y humorismo. La etapa épico-lírica se caracteriza por que la cultura oral sigue 
siendo hegemónica. La escritura no ha trascendido el marco cortesano. En la segunda se 
invierte la relación: la cultura escrita arrebata la hegemonía a la cultura oral. Esto es posible 
porque ya existen sectores urbanos que han accedido a la alta cultura y porque la tecnología 
(la imprenta) facilita y abarata la edición y comercialización de libros y pliegos impresos. Es la 
edad de la poesía, primero anónima y después de autor, en la medida en que pasa de ser 
poesía oral (baladas y otros géneros populares) a poesía escrita. En este tránsito, la poesía 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 98 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

oral abandona su apoyatura musical para ser poesía silente, es decir, de canción a objeto de 
lectura solitaria. Nuevos géneros aparecen para la escritura, producto de la desagregación de 
géneros orales tradicionales (la novela, el ensayo). Es la edad de lo nuevo. 

El régimen moderno, la era de la novela, es el momento de la mayoría de edad de la 
humanidad, según expresión de Kant (el tiempo de la igualdad). Esa mayoría de edad quiere 
decir que la humanidad sapiens se prepara para asumir los retos de la supervivencia como 
especie y del control de la vida en el planeta. Para ello necesita recabar el control de todas las 
fuerzas productivas. Y lo hace por un mecanismo cuestionable: el poder mediador del dinero.  
La especulación monetarista se convierte en la principal fuente de riqueza, por encima de la 
industria, de la agricultura, de la ganadería e, incluso, del comercio. Todas las actividades 
productivas quedan subordinadas a la dinámica de la especulación del capital.  

Occidente arrastra al conjunto de la humanidad a un proceso de unificación cultural: la cultura 
de masas —internacional y fusión de culturas populares y culturas académicas, de culturas 
regionales—. Ese proceso es imprescindible para reunir fuerzas ante el gran reto. Dos 
principios rigen esta etapa: la igualdad y la libertad, los requisitos de la sociedad de los 
individuos. Son los impulsos decisivos, aunque concentran todo tipo de resistencias. Solo es 
posible ser libres si se dan las condiciones de igualdad de derechos (esto supone el final de 
las castas y de las fronteras étnicas, que se resisten a desaparecer). La cultura de la igualdad 
es el fundamento esencial de la sociedad de los individuos (antes que la libertad). Y su forma 
de pensamiento es el individualismo. Nuevas formas de comunicación e información 
(globalización) permiten la extensión del individualismo. El individualismo ha conocido una 
escala: de un individualismo fuerte que domina el siglo XIX y las primeras décadas del siglo XX 
a un individualismo débil y escéptico, que domina la segunda mitad del siglo XX y el siglo XXI. 
Ciertos pensadores han teorizado una nueva era (postmodernidad) impresionados por la 
fuerza del pensamiento escéptico. Sin embargo, algunos han reaccionado teorizando la 
ampliación y radicalización de la Modernidad (hipermodernidad, según Lipovetsky).  

Aparecen serias amenazas para la vida humana (armas de destrucción masiva, cambio 
climático, choque de culturas, pandemias, crisis económicas, crisis energéticas, agotamiento 
de materias primas, manipulación genética…). Estas amenazas visibilizan el reto sapiens, el reto 
de la supervivencia y del control de la vida. Estéticamente domina la fusión: fusión de la alta 
cultura y la cultura popular en la cultura de masas, fusión de seriedad y risa, fusión de 
regímenes premodernos para conseguir reunir todas las fuerzas —espaciales y temporales— 
del género humano para enfrentar el gran reto. La novela, el ensayo, los géneros de la 
experiencia personal… responden al espíritu de fusión. Pero, al mismo tiempo, siguen activas 
las estéticas premodernas, que gozan del favor de los sectores sociales rezagados (bestsellers, 
cine de masas, espectáculos …). Ese tiempo-espacio planetario demanda una conciencia 
global. 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 99 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

La reflexión sobre la libertad en la era moderna (expresada mediante ensayos tales como La 
democracia en América, de Alexis de Tocqueville, o Sobre la libertad, de John Stuart Mill) debe 
entenderse en función de la igualdad y de la responsabilidad social (de la sostenibilidad). Su 
límite es el derecho y el principio de la igualdad de derechos.   

Sin embargo, en esta etapa se invierte la relación entre la humanidad y la naturaleza en 
términos de proporcionalidad de la energía. Esto es, la humanidad de la primera etapa vivía 
en un mundo cuyas fuentes de energía podían regenerarse por encima de las capacidades 
del ser humano para consumir. Hoy el ritmo del consumo es muy superior al que tiene la 
tierra para reponer sus recursos. La producción, que ha sido el motor de la gran evolución 
humana, hoy es superada por el consumo y el crecimiento cuantitativo de la población. No es 
el único peligro. Esto significa la colisión entre el régimen social humano y el régimen ecológico 
del ciclo de la vida planetario, un régimen previo a los regímenes humanos. Es la manifestación 
del reto que nos obliga a ofrecer una respuesta conjunta y efectiva, que demanda una 
conciencia global.  

Hemos querido ofrecer una presentación clara y esquemática de los regímenes de la 
imaginación humana. Quisiéramos destacar que se trata de un proceso evolutivo complejo, 
por lo que estos regímenes no se presentan ni linealmente ni con fechas de inicio y final, es 
decir, como etapas sucesivas. Al contrario, los regímenes humanos, como los de la 
imaginación humana, se superponen y colisionan, ofreciendo imágenes conflictivas, que en el 
dominio de la estética suelen ser las más valiosas.  

No se trata solo de que tribus de cazadores-recolectores sobrevivan en la Amazonia, en África 
o en el Pacífico. O que culturas ancladas en la oralidad subsistan en Asia, África o América. O 
de la resistencia de culturas no occidentales a la penetración de la Modernidad. La 
imaginación del Paleolítico sigue viva en Occidente como pensamiento mágico. Por eso 
jugamos masivamente a la lotería o a las apuestas de todo tipo. Creencias mágicas  
—supersticiones— son comunes en personas de sofisticada cultura y alto nivel de vida. Y lo 
mismo ocurre con la imaginación de las etapas siguientes. En pleno siglo XXI se siguen 
adorando ídolos de todo tipo, se mantienen costumbres premodernas —incluso leyes—, se 
resiste a la tecnología… Todas las etapas de la imaginación conviven en una abigarrada 
confusión. En el dominio estético podemos observar que las grandes obras literarias o 
plásticas muestran formas grotescas —es decir, primarias— que asimilan regímenes 
históricos. Así son el Quijote, el Fausto o Los hermanos Karamázov: así como las obras de 
Brueghel, Rembrandt, Velázquez o Goya. 

Cada régimen presenta lo que denominaremos complejidad general, que corresponde a la 
división de tareas, obtención de energía y sus propias complicaciones internas. A su vez, en la 
relación con otros regímenes reside la complejidad especial. Al mismo tiempo se superpone 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 100 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

el sistema de la doble evolución, ya descrito por Stephen Hawking y otros teóricos, que 
consiste en el desarrollo paralelo de la evolución cultural (un proceso acelerado de expansión 
exponencial) y la evolución biológica (un proceso lento de adaptación, si nos regimos por el 
tiempo de la cultura y no por el universal), entre los que se abre un abismo con el paso del 
tiempo (el choque entre el régimen ecológico y el régimen social). Así, los teóricos del futuro 
suponen que será posible alterar la evolución biológica mediante las herramientas 
desarrolladas a través de la revolución tecnológica. En cualquier caso, para la comprensión 
de la historia de la imaginación humana será necesario reconocer, primeramente, su 
complejidad y, a continuación, abordar la tarea desde una óptica amplia y no desde la 
reducción de un aspecto específico. Para alcanzar una conciencia global, es fundamental 
reestructurar el funcionamiento de lo que conocemos hoy como “humanidades”. 

 

5. Métodos y precursores 

La constitución y desarrollo de las disciplinas humanísticas se ha producido al hilo de la propia 
historia de la imaginación humana. En el primer periodo, el mágico-grotesco, el lugar de lo 
que hoy conocemos como “humanidades” está ocupado por un conjunto de saberes 
entendidos como un tronco común fundamental para la supervivencia de la tribu. Es lo que 
hoy llamamos cultura. Su papel es esencial para conservar la vida. 

Con el desarrollo de las disciplinas en los regímenes históricos, las humanidades se separan 
no solo de los conocimientos relativos al medio o a los dioses, sino que, finalmente, se dividen 
entre sí en disciplinas y subdisciplinas. Estas cada vez acumulan más conocimientos y, al 
mismo tiempo, cada vez se conectan menos entre sí, se autonomizan. Ello tiene relación con 
el modo en que se prospera en la vida profesional del académico, propio de una casta. El 
campo de la investigación se encuentra hipersaturado, por lo que hallar en él reconocimiento 
y prosperidad es cada día más complicado. Por este motivo, se tiende a la 
sobreespecialización, en busca de parcelas cada vez más pequeñas que nadie haya ocupado 
hasta el momento. Así se siguen saturando todos los campos de investigación que son parte 
inequívoca de la crisis que atraviesan las disciplinas tal y como fueron concebidas en el XIX. 
De esta manera se pierde la perspectiva global, al tiempo que, en el régimen moderno, la 
investigación —sobre todo la humanística— se va plegando a las exigencias de la cultura de 
masas. 

Los paradigmas científicos tienden a diseñarse con objeto de afrontar la situación existente, 
de resolver una serie de planteamientos fundamentales. Resultan operativos y renuevan las 
enseñanzas de su momento (no podemos concebir los paradigmas previos como un 
elemento meramente inservible, debemos ser capaces de construir sobre ellos); sin embargo, 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 101 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

su duración está sujeta a un periodo determinado. Conforme evoluciona la historia de la 
imaginación humana los paradigmas de educación e investigación en que las futuras 
generaciones se vean inmersas deben ser producto de una profunda reflexión y de un 
esfuerzo común, que no de una moda pasajera. 

Avanzar hacia un cambio de paradigma que afecta al conjunto de disciplinas humanísticas es 
tarea de gran envergadura. Los resultados se ven a tan largo plazo que exige los esfuerzos de 
varias generaciones y un movimiento de alcance al conjunto de las humanidades. Algo así 
viene sucediendo en las últimas décadas. Desde el mundo de la sociología (Elias), del 
psicoanálisis (Castoriadis), del derecho (Rawls), de los estudios literarios (Bajtín), de la filosofía 
(Morin, Mosterín) y de la historia (W. H. McNeill) y, por supuesto, de la Big History (Fred Spier) 
un nuevo espíritu recorre el universo académico. Aunque el viejo paradigma y sus escuelas 
resisten enconadamente, algo es seguro: el panorama de las disciplinas en el siglo XXI no será 
el mismo que el que creó el siglo XIX. Cambiar la inercia de las disciplinas no es asunto fácil. 
Pero ofrecer un método transversal como el de la Big History supondrá un salto cualitativo de 
estas disciplinas y facilitará una vía para iluminar la investigación en humanidades, 
recuperando la perspectiva de la gran evolución.  

La mejora en la dinámica de trabajo de las disciplinas humanísticas resulta fundamental para 
el actual reto global de la humanidad. De ahí que el debate sobre su relación con la naturaleza 
vaya inmediatamente asociado al debate sobre los límites del conocimiento y de la ciencia. 
Las humanidades deben recuperar el vínculo con la ciencia para salir del escenario actual de 
crisis y malestar. Para ello se precisa, entre otras cosas, un nuevo paradigma científico, 
paradigma que puede fundarse sobre una teoría de la gran evolución del cosmos, de la vida 
y de la imaginación. Es el paradigma perdido que reclamó Edgar Morin. 

En el curso de desarrollo de esta labor la Modernidad abrió una doble vía del conocimiento: 
la vía de las disciplinas autónomas —ciencias experimentales, sociales y humanas— y la vía 
global. Esto dio lugar a conflictos en la comunidad científica. En una primera etapa —desde la 
segunda mitad del siglo XIX hasta finales del siglo XX— la primera vía se impuso y relegó la vía 
global al ensayismo. En el ámbito de las humanidades se impuso la oposición entre las 
ciencias humanas y las ciencias de la naturaleza. La obra de Wilhelm Dilthey —y después de 
Ferdinand de Saussure— fue la clave de esa vía particular y dominó el siglo XX. En filosofía 
este movimiento recibe el nombre de neokantismo. En este siglo una serie de estudios 
convergen sobre la Gran Historia como respuesta a esta demanda. 

El camino hacia una conciencia global demanda la superación de la resistencia de las 
disciplinas humanísticas a perder su autonomía, amparada en un método propio. Las 
disciplinas humanísticas van con cierto retraso respecto a las científicas en la integración de 
sus logros. Esto es debido a la dinámica establecida por los paradigmas del siglo XIX para las 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 102 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

humanidades. El reto actual es corregir ese retraso. La humanidad se enfrenta a un reto 
global: el de su supervivencia. De ahí que el debate sobre su relación con la naturaleza  
—determinado por el reto de la supervivencia— vaya inmediatamente asociado al debate 
sobre los límites del conocimiento y de la ciencia. Ese reto precisa, entre otras cosas, un nuevo 
paradigma científico, paradigma que puede fundarse sobre una teoría de la gran evolución 
del cosmos, de la vida y de la imaginación. La Modernidad abrió una doble vía del 
conocimiento: la vía de las disciplinas autónomas —ciencias experimentales, sociales y 
humanas— y la vía global. Esto dio lugar a conflictos en la comunidad científica. En una 
primera etapa la primera vía se impuso y relegó la vía global al ensayismo. En el ámbito de las 
humanidades se impuso la oposición entre las ciencias humanas y las ciencias de la 
naturaleza. La obra de Wilhelm Dilthey —y después de Ferdinand de Saussure— fue la clave 
de esa vía particular y dominó el siglo XX. En este siglo una serie de estudios han convergido 
sobre la gran historia como respuesta a esta demanda.  

Esta demanda se ha sentido desde diversas disciplinas. Tres autores han dado recientes 
respuestas globales: David Christian, Fred Spier y Jeremy Rifkin, aunque también ha habido 
precursores. En 1730 Christian Wolf publicó su Philosophia prima sive ontologia methodo 
scientifica pertractata, qua omnis cognitionis humanae principia continentur, conocida por 
Ontología, que planteaba la necesidad de una ciencia unificada. Kant apuntó en esa dirección 
con sus lecciones de filosofía de la historia. Marx abordó el asunto de la relación entre lo que 
llama “el hombre genérico” y la naturaleza en sus Manuscritos de 1844. Esa relación consiste 
en el trabajo. Pero afirma que el hombre genérico es naturaleza. La aparición de la teoría de 
Darwin reforzó ese principio. Engels llevaría esta idea a su Dialéctica de la naturaleza, que 
cosechó duras críticas de los epígonos del marxismo. Un Nietzsche darwiniano sitúa su 
propuesta en el tránsito de una especie, la del hombre superfluo, al Übermensch en su Also 
sprach Zarathustra. Antes, en Die Geburt der Tragödie había explicado que el hombre tonto y el 
sátiro sabio son lo mismo y que son un símbolo de la naturaleza.  

En el siglo XX las obras de Norbert Elias, Cornelius Castoriadis, Mijaíl Bajtín y Edgar Morin son 
hitos imprescindibles en este camino. Morin ha desarrollado una propuesta de paradigma 
científico —en el sentido que da a ese término Thomas Kuhn— en la serie La méthode, 6 
volúmenes, 1977-2004; es el “paradigma perdido”. Conceptos como orden-caos, 
epistemología compleja, paradigmalogía … aparecen en pensadores de la Big History como 
fundamentos de la nueva disciplina. La obra de Morin es el estadio preliminar de un 
paradigma de la complejidad, previo a la constitución de una paradigmalogía imprescindible 
para responder al reto de la conciencia global. Norbert Elias y Cornelius Castoriadis fueron 
más allá de sus propias disciplinas —la sociología para Elias, y la filosofía política y el 
psicoanálisis para Castoriadis— para alcanzar una perspectiva global. Elias (1897-1990) es 
conocido por sus obras sobre el proceso de la civilización, la cultura cortesana y la sociedad 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 103 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

de los individuos. Son tres referencias esenciales para una comprensión de la evolución 
cultural y social de los últimos seis siglos. Pero no se detiene ahí, obras como Engagement und 
Distanzierung (1983), Humana conditio. Betrachtungen zur Entwicklung der Menschheit (1985) y 
Über die Zeit (1984) permiten ir más allá de una teoría de la cultura. Castoriadis (1922-1997) 
intervino en varias disciplinas, desde la filosofía a la antropología, pasando por la política, el 
psicoanálisis, la sociología y la teoría del alma. Pero, sobre todo, es un pensador de la 
ontología, una ontología original que se opone a las ontologías unitarias y al determinismo. 

Otros han contribuido con ensayos divulgativos o parciales (Bryson, Harari, Attali). Los tres 
han conseguido un gran impacto con sus libros.  Son obras de fuerte dimensión didáctica y 
han llegado a muchos lectores. Los libros de Jacques Attali Bruits (1977) y Une brève histoire de 
l'avenir (2006) dan útiles perspectivas sobre la música y la economía política. David Christian 
es el fundador y presidente de la International Big History Association.1  

Nuestra referencia para la Big History es Fred Spier, un bioquímico con intereses muy amplios 
que alcanzan la antropología y la teoría de la cultura. Su primera referencia es Alexander von 
Humboltd. Ha definido un método coherente y eficaz. Su libro Big History and the Future of 
Humanity (2010), es una monografía académica muy bien documentada. Parte de la oposición 
necesidad–azar. La primera pauta sería que el incremento de la complejidad a lo largo del 
tiempo habría tenido como consecuencia una disminución paralela de los acontecimientos 
debidos al azar. Un segundo paso consiste en identificar conceptos que están presentes en 
todos los niveles de la naturaleza: materia, energía, entropía (desorden) y complejidad. Spier 
somete estos términos a una exigente crítica. El tercer paso consiste en la elaboración del 
concepto de régimen. Régimen comprende todos y cada uno de los procesos que integran la 
Gran Historia. Abarca todas las formas de complejidad que se han dado en el marco de la 
gran evolución. Régimen no es sistema, porque son muchas las formas de complejidad que 
no presentan estabilidad. Régimen incluye a la vez la idea de estructura y transformación de 
los procesos. Cierra su método el principio Goldilocks. No es este principio original de Spier, 
pero lo ha teorizado. Goldilocks es el “ancho de banda” o condiciones de frontera en el que 
determinadas circunstancias propician la aparición de nuevos fenómenos complejos.  

Jeremy Rifkin es un economista y sociólogo; su propuesta es ambiciosa porque va dirigida a 
influir en gobiernos y grandes empresas. Es un activista contra el cambio climático, 
propagandista de la economía del hidrógeno como fuente de energía y consultor político. 
Rifkin combina su interés en las ciencias biológicas y cognitivas, por un lado, y su dedicación 
a la economía y a la sociología, por otro. Trata de explicar la paradoja de que hayamos llegado 
al máximo nivel de empatía y con mayor nivel de entropía de todos los tiempos. Rifkin no ha 

 
1 Ha publicado Maps of Time: An Introduction to Big History, 2005; Big History: Between Nothing and Everything, 2014, (con Cynthia 
Stokes Brown y Craig Benjamin) y Origin Story: A Big History of Everything, 2018. 



La Gran Historia de la imaginación | Luis Beltrán Amería y Cristina Gimeno Calderero 
 

 
Página 104 | macrohistoria 2 vol. 2, enero-junio 2022 
 

tenido en cuenta la aparición de la Big History. No hay referencias en sus obras a las 
publicaciones de Christian o Spier.2  

Junto a estos autores tenemos en cuenta al español Jesús Mosterín (1941-2017).  Mosterín 
fue filósofo, antropólogo y matemático; y sin conocer las propuestas de la Big History cultivó 
esa misma disciplina. Su libro no ha sido traducido, pero no es menos valioso que algunos de 
los mencionados. Ofrece los fundamentos y el estadio previo a una teoría de la gran evolución 
de la imaginación. Su punto de partida es que la filosofía se reduce a la pregunta formulada 
por Kant “¿Qué es el hombre?” y que, por eso, la filosofía debe mantener una relación 
permanente y recíproca con la ciencia. Para Mosterín, a pesar de las contribuciones más 
recientes a la teoría darwiniana de la evolución, todavía carecemos de una categorización 
satisfactoria (2006: 239). 

Es pertinente dotar a las humanidades futuras de las herramientas necesarias para afrontar 
los retos a los que deberán enfrentarse, cada vez más grandes, cada vez más complejos. Así, 
creemos que devolver a las humanidades su papel central en el conocimiento humano, más 
allá del culto a la belleza, las demandas identitarias o la convención política, es hoy 
imprescindible. Trátese de una labor extensa, plural y generacional, cuyos resultados no 
pueden esperarse a corto plazo, pero a su vez imperativa. Por este motivo la Gran Historia 
puede ser una posible vía de contribución a la comprensión del pasado, la acción del presente 
y la construcción del futuro. 

 

Bibliografía 
 
Beltrán Almería, Luis- (2005). “Bosquejo de una estética del cuento folclórico”. Revista de literaturas 

populares. (2) 245-269. 
Bercovici, David, (2020). Los orígenes de todo. Madrid: Alianza Editorial.  
Bleek, W. I y Lucy C. Lloyd. (2009). Especímenes de folclore bosquimano. México: Sexto Piso.  
Harari, Yuval Noah. (2014). Sapiens: de animales a dioses. Breve historia de la humanidad. Barcelona: 

Debate. 
Mosterín, Jesús. (2006). La naturaleza humana. Madrid: Espasa. 
Prada-Samper, José Manuel de. (2011). La niña que creó las estrellas. Relatos orales de los bosquimanos 

|xam. Madrid: Lengua de Trapo. 
 

 
2 Ha publicado The Empathic Civilization, 2010; The Third Industrial Revolution, 2011 y The Zero Marginal Cost Society: The internet 
of things, the collaborative commons, and the eclipse of capitalism, 2014. 


